
 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

125 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 [ARTÍCULO] 

 

Discurso sobre postales de mapuches del 

siglo XIX y XX en Chile. Un análisis 

desde la sociosemiótica 
 
Myriam Patricia Jara Peña 
Doctorado en Comunicación / Universidad de la Frontera y Universidad Austral de Chile 
Email de contacto: patricia.jarap@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0009-0001-0209-9724 
 

Recibido: 27 de febrero, 2025 
Aceptado: 20 de septiembre, 2025 
Publicado: 8 de noviembre, 2025 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Discourse on 19th and 20th 
Century Mapuche Postcards in 
Chile: A Sociosemiotic Analysis 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Cómo citar este artículo:  
Jara, M. (2025). Discurso sobre postales de 
mapuches del siglo XIX y XX en Chile. Un 
análisis desde la sociosemiótica. Revista 
Chilena de Semiótica, 22 (125-139). 

  Resumen 

Este artículo publica parte de los resultados de tesis de Magíster en Ciencias de 
la Comunicación de la Universidad de la Frontera de Chile, donde se realiza 
análisis al discurso fotográfico de Hermann Barnert Bautzer sobre postales 
fotográficas de personas mapuche, desde una perspectiva sociosemiótica 
(Pierce, 1986; Eco, 1970; Barthes, 1989). Estas fotografías circularon en Chile 
entre los años 1920 y 1940, por diversas vías como la venta a centros 
fotográficos que las convertían en postales o mediante la venta directa a las 
personas. Para el análisis se seleccionan 23 postales utilizando el método 
Azócar (2005) en sus tres niveles: contextual, icónico e iconográfico. En 
consecuencia, las postales dan cuenta de la mirada que el fotógrafo tuvo sobre 
las otredades, cumpliendo un rol importante en la creación y mantención del 
imaginario colectivo sobre el pueblo originario mapuche: guerreros, personas 
que se resisten a la modernidad, naturales en su medio. 
 
Palabras clave 

Postales fotográficas; Fotografía étnica; Feminismos decoloniales; Alteridad. 
 

Abstract 

This article publishes part the results of the master’s thesis in Communication 
Sciences at the Universidad de la Frontera in Chile, where an analysis is made of 
the photographic discourse of Hermann Barnert Bautzer on photographic 
postcards of Mapuche people, from a sociosemiotic perspective (Pierce, 1990; Eco, 
1986; Barthes, 1989). These photographs circulated in Chile between 1920 and 
1940, through various means such as sales to photography centers that turned 
them into postcards or through direct sale to people. For the analysis, 23 
postcards are selected using the Azócar method (2005) at its three levels: 
contextual, iconic and iconographic. The postcards therefore reflect the 
photographer's view of otherness, playing an important role in the creation and 
maintenance of the collective imagination about the Mapuche indigenous people: 
warriors, people who preceded modernity, natural in their environment. 
 
Keywords 

Photographic postcards; Ethnic photography; Decolonial feminisms; Otherness. 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

126 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

 

La importancia de la fotografía no solo reside en el hecho de 

que es una creación, sino sobre todo de que es uno de los medios 

más eficaces de moldear nuestras ideas e influir en nuestro 

comportamiento (Freund, 1974: 96) 

 

Introducción 

Esta investigación parte desarrollando brevemente el recorrido de las 

postales en el mundo hasta su llegada a Chile, considerando que cumplen un 

rol comunicativo importante porque muestran lugares, personas y paisajes, 

León, et.al (2007) indica que es una viva expresión de lo que se experimentó 

en el entorno. Por lo tanto, a medida que se fueron difundiendo su tecnología 

fue más sofisticada, para Freund (1974), su industrialización deriva de la 

técnica fotográfica.  

Entre los temas de las postales fotográficas estaba mostrar a los países 

imperiales los habitantes de sus colonias Masotta, (2007), lo que justifica el 

universo de postales sobre personas de pueblos originarios a lo que Masotta 

llama “postales etnográficas”. En las cuales se hace frecuente encontrar en la 

postal mapuche los mismos personajes posando en serie, en el mismo 

escenario o escenas étnicas, sin nombres ni identificación (Alvarado, 2004). 

La industrialización de la fotografía justificó la aparición de varios 

fotógrafos en Chile, entre los que destacan Christian Enrique Valck, Gustavo 

Milet y Obder Heffer, quienes tomaron una infinidad de fotografías a lo largo 

del país. En este grupo está el fotógrafo Hermann Barnert Bautzer [1], de quien 

Rodríguez (1986, p.189) indica: “Barnert. Fotógrafo que firma con ese nombre 

en postales de Pucón y Villarrica, hacia 1935”. Pero a lo largo de esta 

investigación podemos visualizar que su trabajo es un aporte a la 

comunicación visual de nuestro país.  

Así como los paisajes también las otredades fueron retratadas como 

una forma de representar lo otro que está en el afuera, en estas otredades o 

alteridades están los pueblos originarios y en el caso de esta investigación el 

pueblo originario mapuche. Considerando que Chile en vías a la modernidad 

estas otredades debían integrarse, por lo tanto, retratarlos permitía formarse 

una imagen de ellas y ellos.  

Entre las otredades que son fotografiadas están las mujeres mapuches, 

existe una gran cantidad de fotografías de mujeres, en el campo, en sus 

hogares, en sus trabajos y en las casas de estudios de los fotógrafos. En estos 

contextos los feminismos decoloniales, si bien no son parte de la investigación 

de Magíster, son incorporados en esta investigación para ayudar a explicar de 

porque son tan comercializadas las postales de mujeres de pueblos 

originarios, donde son representadas como quienes ayudan, apoyan y son 

propiedad de los varones, cumpliendo un rol secundario.  

Fueron muchas las imágenes fotográficas, tanto en formato postal, en 

cartas o en papel que circularon en Chile durante los siglos XIX y XX, llama la 

atención el interés por retratar un Chile que se está abriendo a la modernidad. 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

127 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
Sin embargo, existen fotógrafos que se inclinan por capturar las otredades, en 

esta investigación se intenta develar ¿Cuál es el discurso que el fotógrafo 

Barnett tiene en sus postales fotográficas? Por lo que se plantea como objetivo 

analizar el discurso fotográfico de Hermann Barnert Bautzer en sus 23 

postales fotográficas sobre mapuche, que circularon durante los siglos XIX y 

XX en Chile. Para el análisis se utiliza modelo Azócar (2005). 

 

Las postales fotográficas y su llegada a Chile 

El origen de la Carta Tarjeta y la Tarjeta Postal ilustrada se remontan a 

los primeros siglos del desarrollo del humanismo, momento en que se dio al 

hombre un mayor protagonismo, en los que el deseo de comunicar posibilita 

que circulen por Europa ideas, imágenes o afectos, estableciendo vínculos 

entre sus exponentes. Sin embargo, entre las tradiciones consideradas como 

antecedente del humanismo aparece el ars dictaminis, donde la teoría y la 

práctica de escribir cartas ocupaban un lugar importante en la educación de 

la época de la Italia medieval. Según León, et.al (2007) podría establecer que 

ya en el siglo X, en el Lejano Oriente, existía este tipo de comunicación, y se 

transmitían en tarjetas ilustradas, saludos y deseos. 

De la Carta tarjeta postal, pasamos a la Tarjeta Postal ilustrada que se 

dice se inicia por los hoteleros suizos quienes imprimían imágenes de sus 

establecimientos en las tarjetas, en un comienzo estaba destinada para la 

correspondencia de los pasajeros, según León et al., (2007), pero después 

genera una forma de mostrar y atraer a sus clientes. Por otro lado, según Rojas 

(2006, p.149) la tarjeta postal se origina en Austria a fines del siglo XIX, 

indicando “…que existen dos tipos; las delineadas, que se emparentan con el 

dibujo, y las fotográficas. A menudo llevan una leyenda que forma parte de la 

imagen”. La postal recogió y reflejó el cambio en la mentalidad de una época, 

siendo una viva expresión de lo que el hombre experimentó en su entorno 

(León et al., 2007). Donde Europa vive momentos sin guerras, en el cual 

escasearon los conflictos y revoluciones, convencidos que la razón se había 

instalado, a lo que se le denomina Belle Époque, se vive entre 1880 y 1914 y 

reproduciéndose más tarde en América. 

La evolución de las técnicas de impresión trajo consigo una real 

búsqueda de la perfección. Según León et al., (2007, p.23) “hacia 1925 la 

tarjeta postal alcanzó su era dorada”, la que estuvo íntimamente relacionada 

con la fiebre del coleccionismo, el cual, se fue convirtiendo en un rito y los 

coleccionistas comenzaron a especializarse, centrándose en buscar temas 

específicos: tranvías, buques, temas militares, lo que impulsó el avance en la 

tecnología fotográfica. 

La demanda de los coleccionistas y gracias al producto de acopio 

tecnológico que derivó en la invención de la fototopografía [2], la tarjeta postal 

de tener un precio elevado, llego a ser automáticamente popular y con un 

costo al alcance de casi todos, permitiendo así su amplia difusión hacia 1895. 

Al respecto Freund (2001) asevera que la industrialización de la tarjeta postal 

deriva directamente de la técnica fotográfica. 

La fotografía según Gubern (1994) “nace en la misma época del 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

128 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

socialismo (1834)”, se trata de una coherencia ideológica para un proyecto 

democrático de masas y una tecnología radicalmente nueva, para la 

democratización de la cultura de masas y en “Francia, con la emanación de la 

filosofía positivista de Comte (XIX), impulsado por descubrir de una manera 

más exacta y con una visión más sensible del mundo que nos rodea” (p.49). 

En el contexto de la Revolución Industrial, Kossoy (2001) coincide con 

Gubern cuando plantea que las nuevas invenciones como lo es la fotografía 

“nacen como un instrumento de apoyo a la investigación en las ciencias y en 

la forma de expresión artística” (p.24). Sin embargo, el consumo masivo de las 

fotografías abre la puerta al mercado. 

Las capturas fotográficas, su especialización, distribución y 

comercialización en formato postal, tiene relación directa con la oferta y la 

demanda, es decir, a mayor consumo mayor producción y menor precio. Es en 

este sentido se podría afirmar que las postales se identifican con las 

estructuras de las industrias culturales, que Adorno y Horkheimer (1944 y 

1947), exponen que toda producción cultural es entendida como un proceso 

industrial que provoca homogeneización y producción en serie. Dado a que las 

postales fotográficas se comienzan a vender en grandes cantidades 

adaptándose a los requerimientos de quienes las solicitan o compran. 

En el caso chileno, la postal aparece durante la administración de 

Federico Errázuriz Zañartu a finales de 1871 León et al., (2007) indica: 

Chile se transforma en una verdadera sorpresa para el resto del continente 

americano, por la incorporación de las cartas tarjetas a sus servicios de correos. 

La encargada fue la imprenta de los señores Cox y Taylor, que confeccionaron 

seis mil cartas provisionalmente sin franqueo, a fin de no retardar este invento 

reciente y de gran éxito en Europa (p.51). 

Los medios de comunicación de esa época en Chile (El Mercurio de 

Valparaíso) también incentivaron al uso de las tarjetas postales indicando que 

su masificación se debe a que son de fácil acceso, económicas y permiten llegar 

a distintos puntos del país. 

Podríamos decir que la tarjeta postal basada en imágenes fotográficas 

fue describiendo a través del tiempo las vivencias históricas de los pueblos. 

En un principio fue la guerra con algunas expresiones belicistas, luego se 

comenzaron a ilustrar personajes de la política, después fue el deseo de 

mostrar lugares, paisajes y personas surgiendo la postal turística, con 

imágenes provenientes de algún proceso fotográfico (Jara, 2014) y Chile vive 

este proceso junto a los medios de comunicación.  

 

Fotografía Étnica 

La fotografía ha constituido un registro de la realidad y ha alimentado 

nuestras memorias visuales y nuestros imaginarios. Desde el punto de vista 

del patrimonio visual de nuestros pueblos originarios, existen imágenes que 

se han constituido en referentes indiscutibles de una identidad étnica. Es así 

como para Margarita Alvarado “la producción fotográfica ha estado cruzada 

por los paradigmas históricos, sociales, políticos y estéticos del momento, o en 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

129 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
que el fotógrafo como productor vivió y llevó a cabo su trabajo” (2011: 11). 

Si bien la fotografía ha sido una herramienta para representar las 

realidades y ha sido utilizada en la ciencia, el arte, la antropología y el 

recuerdo, lo que Masotta (2006) llama “…hecho social involucrado en un mito” 

(p. 13). Es un tipo de relato que mantiene fuertes lazos con la memoria.  

Para Alvarado (2011), la fotografía étnica generalmente no retrata el 

comportamiento natural del sujeto, sino lo que el fotógrafo considera que 

tiene el valor informativo para reconocerlo como indígena. Es así como desde 

el punto de vista de la construcción estética se basa en dos recursos: el de la 

escena y la pose. 

La característica principal de los y las retratadas, en el caso de los 

pueblos originarios, es la no individualización, no hay nombres ni apellidos, 

solo son representantes de un pueblo originario, que en el imaginario tiene 

relación con un mundo salvaje, natural y exótico, siendo personajes de otra 

cultura o no cultura, es un otro, de otra realidad. 

 

La alteridad en lo mapuche  

Si bien lo otro es visto como lo diferente, lo ajeno, la presencia fuera del 

nosotros, lo que no es nuestro, pero nos permite vernos reflejados en él o ella. 

Ese alguien diferente que se debe cambiar. Siendo un potente factor de 

distracción, porque nos arrebata nuestro pensamiento intelectual. Las 

concepciones occidentales sobre la alteridad son construidas y regidas bajo 

conceptos binarios o dualistas opuestos. La tendencia a pensar de forma 

binaria durante la colonia en el sur de América dio como resultado la 

supremacía del colonizador por sobre el pueblo colonizado, perpetuando 

definiciones tales como: blanco/negro, yo/otro o en el caso de las mujeres 

blancas/negras, yo/otras. 

Para José Bengoa (1996) el pueblo originario mapuche ha tenido una 

larga historia marcada por los cambios que les ha tocado vivir. A pesar de ello 

su cultura ha logrado mantener una gran cantidad de elementos constantes y 

han tenido una gran capacidad de adaptarlos a las condiciones externas que 

se le imponían. Su estructura social en sus comienzos fueron una sociedad 

cazadora, recolectora, horticultora y pre agraria, habitando el territorio al sur 

de Chile y parte de Argentina.  

El contacto con el winka [3] provocó no solo la mortalidad más 

gigantesca, sino además profundos cambios en la estructura económica, social 

y política de los mapuches. A pesar de estos cambios hay elementos 

constantes que no han sido modificados y su esencia se mantiene hasta el día 

de hoy como: la lengua, costumbres, tradiciones y cultura, (Bengoa, 1996: 

402). 

Podemos sugerir que la alteridad o la otredad se detona primero con 

colonos y después el Estado chileno se enfrentan con el pueblo originario 

mapuche, quienes tienen una filosofía de vida que les ha permitido resistir a 

la modernidad y sus implicancias.  

  



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

130 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

 

Los Feminismos Decoloniales 

A partir de la ruptura de los feminismos hegemónicos blancos, los 

feminismos decoloniales sugieren ver los problemas sociales no desde la 

mirada horizontal, heteronormada, patriarcal, hegemónica de los análisis 

occidentalistas, sino desde la interseccionalidad, como lo explica María 

Lugones desde la raza, clase, género y sexualidad, estas categorías explican las 

formas de dominación y poder que a través de la historia las mujeres negras e 

indígenas, han sufrido desde sus cuerpos territorios.  

Lugones le llama género moderno/colonial e indica que como el 

capitalismo eurocentrado global se constituyó a través de la colonización, este 

introdujo diferencias de género y, es así como, se reemplaza el poder de las 

mujeres por el poder de los varones; creadores masculinos, se destruyen las 

instituciones de mujeres, la gente es expulsada de sus tierras y dominios, 

cambiando la estructura de clan por “la familia nuclear” (Lugones, 2008) 

La académica feminista nigeriana Oyèronké Oyěwùmí, en su texto La 

colonización de las mentes y los cuerpos: Género y colonialismo, del año 1997, 

considera la mirada de Frantz Fanon y Albert Memmi, quienes proponen que 

los colonizadores llegan donde los colonizados y todo sucede entre hombres, 

las colonizadas no son nombradas en la historia. Con esto “Las historias de 

colonizados y colonizadores se han escrito desde el punto de vista masculino 

–las mujeres son periféricas-, si acaso aparecen “(p.208). Por ende, en la 

jerarquía colonial hubo cuatro escalones; hombres europeos, mujeres 

europeas, nativos hombres y mujeres más abajo -africanas.  

Los feminismos decoloniales desde la perspectiva de los cuerpos 

territorios denuncian que el disciplinamiento y dominación de los cuerpos, es 

vivida por las mujeres negras y mujeres indígenas desde la colonización y sus 

secuelas siguen vigente hasta el día de hoy. Rita Segato, Astrid Ulloa y Karina 

Bidaseca; coinciden en enunciar que existe un retorno al “discurso moral”, por 

parte de los estados, conservando el poder fundante de todos los estados “el 

patriarcado”. Sin embargo, la filósofa Italo-estadounidense, Silvia Federicci en 

entrevista con El Mostrador (2018) indica: “en América Latina siempre ha 

habido feminismos más radicales que en el norte”, “la sexualidad, el parir, la 

crianza, han sido construidas como cárceles para las mujeres”, “la violencia es 

parte integrante de la organización del trabajo”, el feminismo estructural es 

“capturado” por la ONU, además advirtió sobre el retorno de la “caza de 

brujas”, una fuerte persecución y matanza que se está dando contra mujeres 

en países de África y en la India.  

    Silvia Federcci nos remonta al control, vigilancia y disciplinamiento 

que ya en los setentas Foucault nos propuso, el control a aquellas que les 

hacen sombra al modelo capitalista hegemónico, “las brujas”, como lo son las 

mujeres lideresas africanas y las mujeres lideresas indígenas, que al ocupar 

lugares de poder hegemónico y desde allí son capaces de mostrar otra vida 

posible, deben ser desestabilizadas, violentadas, racializadas y discriminadas, 

para volverlas a su lugar de origen, aquel último del escalón jerárquico 

arcaico.  



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

131 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
Finalmente, bajo la lectura de los feminismos decoloniales y su mirada 

amplia de interseccionalidad, nos deja ver la violencia sistemática sobre los 

cuerpos territorios, sobre los cuerpos vulnerados, sobre los cuerpos 

invisibilizados, sobre los cuerpos de las mujeres, por lo tanto, ¿qué es lo que 

NO te permite aprender de tus errores?, es solo la venda en tus ojos. 

 

La Sociosemiótica 

Esta perspectiva tiene su base teórica en la semiótica, cuyo enfoque es 

el estudio de los signos, definidos por Pierce (1986) como el representamen 

de algo siendo su objeto. Con relación al objeto, pudiendo ser una fotografía o 

un dibujo para Pierce (1986), un signo puramente por similitud con cualquier 

cosa a la cual sea parecido. Aunque Umberto Eco (1970) discrepa de esta 

similitud porque para él ni siquiera un retrato podría tener todas las 

características de la persona retratada, por lo tanto, un objeto icónico se nos 

presenta como una cosa parecida al objeto real, pero no necesariamente es lo 

mismo. Podríamos indicar que el significado de la imagen se refleja a través 

de la experiencia icónica (Eco, 1970). 

La semiótica según Eco (1970) asocia dos planos: el plano de la 

expresión y el plano del contenido que al interactuar generan un significado 

de la imagen. Vilches habla de la solidaridad de ambos planos al referirse en: 

“la imagen como una función semiótica que se manifiesta en forma de 

textualidad dentro de un contexto comunicativo” (1992: 28). En las noticias 

por ejemplo la imagen precede al texto y es un complemento de este, Eco 

(1970) indica que “siempre hay que considerar que no todos los fenómenos 

de comunicación pueden explicarse con las categorías de la lingüística” (p.23), 

es aquí donde aplica la sociosemiótica dando respuesta a los fenómenos 

sociales. Pero si vamos directamente a la fotografía Roland Barthes en su texto 

La cámara lúcida explica la diferencia entre foto y fotografía. La primera es el 

objeto al cual podemos dirigir la mirada; “vea esto”, “mire aquí”, “signos que 

no cuajan que se cortan como la leche, sea lo que fuere lo que ella ofrezca a la 

vista y cual fuera la manera empleada una foto es siempre invisible: no es a 

ella a quien vemos” (1989: 32).  En la fotografía en cambio siempre hay algo 

representado, entonces en anclaje y relevo, términos de Barthes son 

importantes, porque guían la interpretación de la imagen. 

Podemos indicar en función de esta investigación que los fenómenos 

sociales no son estáticos como una imagen, sino son más bien un proceso 

continuo de transformación, pueden ser estudiados por la sociosemiótica, 

siendo la producción de sentido de los textos visuales su función. Dependerá 

del contexto para generar el sentido de la imagen visual (Jara, 2014). 

 

El discurso fotográfico 

El discurso para Van Dijk (2000) es un fenómeno práctico, social y 

cultural, que puede estudiarse en términos de procesos cognitivos, mentales 

o concretos, ya sea en su producción y comprensión por los usuarios del 

lenguaje. En cuando a la interacción social el discurso puede ser comunicativo 

o de acción, en ambos casos se requieren procesos mentales y conocimientos 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

132 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

de situaciones reales. Para Van Dijk el ideal del respeto mutuo no es nada más 

que eso un ideal, dado que hay grupos que indican no tener problemas con la 

migración, sin embargo, sus actos y sus dichos están impregnados de 

xenofobia, prejuicios y racismo, porque son grupos diferentes entre sí. Sin 

embargo, el discurso intercultural es una forma de interacción y cooperación 

entre grupos. 

El discurso en la fotografía permite generar la producción del sentido 

que se le puede dar a la lectura de las imágenes fotográficas. Por un lado, el 

texto se alimenta de lo material, es más bien la lectura textual de la imagen y 

la segunda se alimenta de las imágenes mentales. 

 

Análisis y resultados  

Se presentan dos postales fotográficas analizadas a modo de ejemplo se 

eligen porque aún se pueden adquirir en centro fotográficos, es decir, aún se 

encuentran en circulación.  

 

Figura 1. Niveles de análisis 

 
Nivel de Análisis                 (Azócar, 2005) 

Contextual Se refiere al ambiente particular del cual forma parte el texto icónico. Se 

analiza el si la postal tiene nombre de autor, algún texto escrito (en pie 

de foto, título, nombre del autor), año de producción, antecedentes del 

estudio fotográfico, dedicatorias, medios de circulación procedencia de 

la imagen.  

Icónico Descripción de la imagen, sus denotaciones, los elementos morfológicos 

en el espacio y tiempo de la representación, como objetivo inventariar 

los componentes de la imagen. La tonalidad, textura, iluminación. 

Iconográfico Interpretar el mensaje contenido en la imagen, su significación simbólica. 

En este nivel se intentará descubrir el discurso fotográfico que Barnert 

elaboró en sus connotaciones y códigos. Reconocimiento de sus valores 

culturales, cánones de belleza y armonía.  

 
 

Imagen 1. Fotografía titulada: Mujeres mapuche en automóvil 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

133 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
Análisis contextual 

Para nuestro análisis decidimos darles el título Mujeres mapuche en 

automóvil a esta imagen. El título que está impreso en la imagen es “Indias 

Araucanas del sur de Chile” [4], tiene además el número 4, es monocroma, 

impresa sobre papel fotográfico en formato horizontal. Como observaciones 

se puede destacar el automóvil, con cuatro personas. No tenemos 

antecedentes del lugar ni de la fecha de la toma de esta fotografía, pero 

sabemos que pertenece al fotógrafo Barnert, dado que, está en el grupo de 

postales fotográficas de este autor. Esta fotografía fue utilizada como materia 

prima de este autor, para la confección de postales, puesto que, existen 

registros de ella.  

 

Análisis icónico 

Fotografía en blanco y negro, en soporte blando, con formato horizontal 

en la que se destacan cuatro personas; dos mujeres adultas sentadas delante 

del automóvil. Una de ellas sostiene a un niño y dentro del automóvil está 

sentada una mujer más joven que pudiera ser una adolescente. Tras ellas hay 

un cerco de alambre, sostenido por tres troncos, junto a ellos arbustos, maleza 

y vegetación. Más hacia atrás se ve una zona campestre, con pocos árboles, 

dispersos a lo lejos, montañas que parecen estar con sembrados o con 

pastizales bajos, más bien cortos. El automóvil es de tonalidad oscura, 

convertible, aparentemente para cuatro personas, con un volante, su bocina 

sobresale en su extremo derecho, sus ruedas son altas, de llantas claras. 

Dentro del automóvil se encuentra una mujer que se ve la más joven del grupo, 

usa sobre su cabeza un trarilongo [5], con un pañuelo y su rosetón, cubre su 

cuerpo con el iculla [6], se alcanza a ver su brazo derecho el cual muestra una 

camisa o blusa blanca con franjas más oscuras. Fuera del automóvil, y al 

parecer sentadas sobre unas sillas hay dos mujeres adultas. La mujer del lado 

izquierdo se ve que es la mayor usa un pañuelo sobre su cabeza, se alcanza a 

ver el pelo oscuro y aparentemente largo, usa una iculla, que le cubre todo su 

cuerpo es de tonalidad oscura, con franjas anchas más claras, posiblemente 

está sujeta con un alfiler a la altura del cuello, usa aros colgantes, se le ve un 

delantal que esta sobre su vestido. Sobre su brazo izquierdo sobresale parte 

de la silla.  

La mujer que está sentada en el lado derecho se ve joven, está 

sosteniendo un niño en sus brazos, el cual está envuelto en un chal tejido a 

lana, de tonalidad clara. La mujer tiene un pañuelo sobre su cabeza, usa un 

iculla de tonalidad oscura con franjas anchas más claras, que le cubre sus 

hombros llegando hasta los pies, afirmado por una trapelakucha [7] que esta 

puesta a la altura del cuello, sobre su vestido tiene una falda tejida a lana de 

tonalidad más clara. 

 

Análisis iconográfico 

Esta fotografía ha sido tomada en una zona rural, el vehículo está 

puesto a un lado del camino sobre flores que aparentemente son silvestres, es 

probable que sea la propiedad de alguien, puesto que hay un cerco, que denota 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

134 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

límites, tras el automóvil, y el pasto más bien corto. Los cerros se ven a lo lejos 

con tonalidades más oscuras que podrían representar sembrados. Dada las 

características del automóvil y por el año de la toma de esta fotografía, podría 

tratarse de un Ford corsair convertible del año 1930, los cuales fueron los 

primeros modelos de automóviles que ingresaron a nuestro país.  

En cuanto a los rostros de las mujeres que se encuentran en el 

automóvil, las tres mujeres se ven sonriendo, lo que muestra una relación 

positiva con el fotógrafo, sobre todo la más joven dirige la mirada directa a la 

cámara, con una sonrisa que podríamos añadirla a su juventud, a una actitud 

propia de las personas jóvenes quienes pudieran estar más cercanos, más 

dispuestos, más acostumbrados a ver lo civilizado, la tecnología. Posición 

opuesta de la mujer mayor de la fotografía, casi no sonríe, la mirada la dirige 

al suelo, lo que pudiera representar, nerviosismo, desconfianza, miedo, un 

tanto de orgullo, dado que, en su cultura no se usa este tipo de tecnologías 

para movilizarse. La mujer que sostiene al niño en brazos no dirige la mirada 

directa a la cámara, tiene una sonrisa aparentemente forzada, el niño se ve 

incomodo hasta a punto de llorar. Da la impresión, que lo esencial de esta 

fotografía es mostrar la dicotomía civilización y barbarie, puesto que, en un 

ambiente propio del campo, junto a seres que prácticamente no eran 

considerados humanos, sino más bien salvajes y sin alma, por su modo de vida 

diferenciado, seres que no pertenecían a lo moderno, a lo civilizado. Están 

frente a un objeto (automóvil), que representa la última tecnología en medios 

de transporte. Este objeto se muestra imponente, grande que está sobre la 

barbarie. El autor probablemente quiere mostrar como lo civilizado se 

impone. Mediante este automóvil, que representa lo más moderno, y 

avanzado del momento.  

Las mujeres forman parte de lo otro, lo desconocido, lo que estaba, lo 

pasado, lo ancestral, lo antiguo, lo que no es civilizado, la barbarie, que no 

representa algo malo, pero si inferior, puesto que, el automóvil es para 

movilizarse más rápido, sin cansarse, cómodamente y ha sido el producto de 

investigaciones, de avances en tecnologías y de la inteligencia humana, cosa 

que ellos los dueños de estas tierras no tienen y no han logrado aún. Desde el 

punto de vista de los feminismos decoloniales podemos sugerir que las tres 

mujeres están siendo sujetas al disciplinamiento y dominación de sus cuerpos, 

al considerar la pose, la mirada, el automóvil un medio de transporte muy 

ligado a la modernidad, de la que eran invitadas a formar parte.  

 

    Imagen 2. Título: Retrato grupales de mujeres mapuche en el campo 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

135 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
 

Análisis contextual 

Esta fotografía (ver Imagen 2) pertenece a Retratos grupales de mujeres 

mapuche en el campo, categorización dada para el análisis. Es de un color 

monocromo, impresa sobre papel fotográfico en formato horizontal. Como 

observaciones generales se puede destacar cuatro mujeres sentadas en el 

suelo. En el extremo inferior derecho aparece escrito “Indias Araucanas”, 

título dado por el autor. En su lado posterior tiene el formato de postal, lo que 

indica que fue usada como tarjeta postal. 

 

Análisis icónico 

Se ve ambientada en el campo. Se visualiza una planicie que a lo lejos 

muestra árboles y vegetación, a las espaldas de tres mujeres se encuentra un 

caballo de tonalidad oscura, con una silla de montar, está junto a un cerco, que 

es de troncos o palos largos que están puestos en forma horizontal. En la 

planicie hay pastizales altos, que tienen la forma de los junquillos, de los que 

hay muchos en este lugar.  

Sobre esta planicie hay tres mujeres sentadas al parecer descansando, 

la primera de la izquierda está sentada sobre una manta, a su lado hay una 

especie de bolsa de género o lana oscura, esta mujer usa una pañuelo y cintillo 

sobre su cabeza, aros colgantes, cubre su espalda con un iculla, de tono oscuro 

con una franja más clara, está prendido a nivel del cuello por la trapelakucha, 

viste un chamal o quetpam o küpam [8], de color negro, en la cintura el trarihue 

que al parecer es más claro, no usa zapatos. Esta mujer es de cara ancha, nariz 

más o menos pequeña, cabellos oscuros al parecer negro, pómulos 

sobresalientes, aparenta más o menos unos 50 años. Frente a ella un canasto 

de mimbre, con un contenido en su interior al parecer manteles, unas manillas 

para sujetarlo hechas de lana. 

La mujer que se encuentra al lado de la primera desde izquierda a 

derecha, usa una pañoleta en la cabeza que una parte le cubre caso la mitad de 

la cara, de cabello negro, cubre su espalda con un iculla o iquila, de tono oscuro 

con una franja más clara, franjas de diferente diseño a la de la persona 

anterior, está prendido a nivel del cuello por la trapelakucha, viste un chamal 

o quetpam o küpam, de color negro, viste una blusa de tonalidad clara, en la 

cintura se ve un delantal  que es más claro, no usa zapatos, esta descalza lo que 

se puede apreciar claramente . Esta mujer es de cara ancha, nariz más o menos 

pequeña, pómulos pronunciados, se ve joven es probable de unos 15 años. 

Al lado como la tercera mujer desde izquierda a derecha hay una mujer 

que se ve la mayor del grupo, usa una pañoleta en la cabeza, de cabello blanco, 

usa aros colgantes grandes, cubre su espalda con un iculla o iquila, de tono 

oscuro con una franja más clara, esta franja de diferente diseño a la de la 

persona anterior, puesto que es más ancha, está prendido a nivel del cuello, 

pero no lleva puesta la trapelakucha.  A diferencia de las anteriores, viste un 

chamal, de color negro, usa una blusa blanca, en la cintura usa trarihue [9], no 

podríamos asegurar que no usa zapatos, puesto que no se puede apreciar 

claramente. Esta mujer es de cara ancha, nariz más o menos pequeña, pómulos 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

136 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

pronunciados, se ve como lo indique la mayor del grupo es probable que tenga 

unos 75 años. 

La cuarta mujer se encuentra bebiendo algo, tiene un vaso sobre su 

mano derecha que le cubre gran parte de la cara, usa una pañoleta en la 

cabeza, de cabello negro, cubre su espalda con un iculla, de tono oscuro con 

una franja más clara, franjas de diferente diseño a la de las personas 

anteriores, está prendido a nivel del cuello por la trapelakucha, que se ve 

diferente a la anterior, viste un Chamal, de color negro, viste una blusa de 

tonalidad clara, en la cintura se ve un delantal  que es más claro, no usa 

zapatos, esta descalza. Esta mujer es de cara ancha, nariz más o menos 

pequeña, pómulos pronunciados, se ve joven es probable que tenga unos 20 

años. A su lado se ve un canasto grande junto a dos jarros. 

 

Análisis iconográfico 

Al parecer lo central de la imagen fotográfica es el retrato grupal, es el 

retratar a estas tres mujeres que, dadas sus características físicas, sus ropas y 

el título que el autor le da a la fotografía se trata de mujeres mapuche, quienes 

se encuentran sentadas en el campo, bebiendo algo y junto a sus artesanías, 

dos canastos al parecer de mimbre y sus jarros que eran fabricados por ellas 

mismas de barro. Tras ellas se ve su medio de transporte el caballo, que se 

encuentra amarrado en el cerco, pastando a sus espaldas. 

La primera mapuche de izquierda a derecha en la fotografía está 

tranquila, relajada. Lo refleja la sonrisa que se ve en su cara, pero no le quita 

un grado de nerviosismo, puesto que, no mira a la cámara, sino más bien dirige 

su mirada al suelo. La segunda mapuche que se ve claramente la más joven no 

se ve tranquila, sino que muestra un cierto grado de timidez, desconfianza, sus 

manos están una sobre la otra, a pesar de que muestra sus pies, están rígidos 

y sus piernas bien estiradas. Su cara se ve cubierta con su pañuelo lo que es 

probable sea intencional dada la posición de su cuerpo y la seriedad de su 

mirada. Lo que es un poco extraño de parte de las mapuches jóvenes que las 

imágenes anteriores se veían las más relajadas y con buena disposición ante 

la toma de las fotografías. 

La mapuche mayor se ve seria, su mirada esta fija al suelo, lo que es 

probable le ha generado desconfianza, timidez, miedo la toma de la fotografía. 

Esta actitud ha sido muy común en las imágenes anteriores vistas, que las 

mujeres mapuche mayores no miran la cámara, en cambio las jóvenes se 

muestran más relajadas y si dirigen la mirada al autor. 

La mapuche que tiene el vaso o jarro sobre su cara, a pesar de que sus 

ojos están abiertos de frente, su mirada esta desviada hacia el lado, además el 

vaso le cubre gran parte de la cara, se podría decir que hay un grado de 

timidez, desconfianza, nerviosismo ante la toma fotográfica. 

Este retrato grupal, dado la posición de las mujeres mapuches y el 

ambiente se podría decir que es una especie de picnic, de reunión de mujeres, 

comida o descanso al aire libre, en el campo, con comidas y bebidas que 

pueden estar en sus canastos y jarros, es probable que esa sea la función de 

estos. Su medio de transporte el caballo, les sirve para trasladar sus canastos. 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

137 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
Si bien las mujeres parecen estar libres en un campo abierto, relajadas 

compartiendo algo para beber y comer. Los feminismos decoloniales nos 

permiten comprender que esa libertad no era tal, porque el sometimiento de 

los cuerpos era vivido en las comunidades tanto dentro como fuera de ellas, 

porque el autoritarismo del varón ya había comenzado a formar parte de las 

estrategias colonizadoras y en las comunidades se comienza a practicar 

dejando a las mujeres relegadas en un segundo plano. 

 

Conclusiones 

Las postales fotográficas que circularon durante el siglo XIX y XX del 

fotógrafo Barnert dan cuenta de su mirada sobre la realidad y cumplen un 

importante rol en la creación y mantención del imaginario colectivo, puesto 

que cada imagen ratifica en el lector la idea preconcebida de cómo eran los 

mapuches de esa época. Las imágenes de mujeres eran recurrentes, tenían 

mayor circulación porque eran un producto requerido por los hombres, en el 

marco de una cultura en que el cuerpo de la mujer está fuertemente vinculado 

al erotismo, pero además a la idea de poseer los cuerpos femeninos como 

sujetas de sumisión, en el sentido de propiedad y pertenencia. 

El discurso de Barnert no dista de los otros fotógrafos de la frontera 

como Gustavo Milet. Su fotografía se enmarca en la fotografía étnica por 

retratar a personas o grupos de personas, en sus hogares, en su trabajo, en sus 

rituales y en ambientes naturales. No se identifican con sus nombres sino con 

notas a pie de las imágenes que dicen: “Indios Araucanos del sur de Chile” 

Las postales fotográficas de Barnert en su mayoría son tomadas en 

ambientes naturales, es probable que pretende presentar a la persona 

retratada como parte de la naturaleza, que vive en un ambiente natural, cuyas 

personalidades se ven dóciles, amistosos, que posee cuerpos bellos, sanos y 

fuertes. Podríamos destacar que este fotógrafo toma sus imágenes las vende 

en las casas para editarlas en postales, o las vende en forma directa a quienes 

lo soliciten. Si bien tiene la escenografía en su casa, también posee las 

vestimentas y las joyas que utilizan las mujeres mapuches que quieran ser 

retratadas.  

 

Notas 

[1] Fotógrafo migrante alemán, quien llega a Chile junto a su familia durante la 

pacificación de la Araucanía año 1870. 

[2] Es una técnica fotográfica, que utiliza en las reproducciones fotográficas como 

técnica la gelatina. 

[3] Es el colonizador o el chileno desde la mirada mapuche. 

[4] Título que se encuentra escrito sobre esta fotografía dado por el autor. La que 

muestra su propósito de postal para resaltar que las personas que están fotografiadas 

son realmente indias araucanas y no otras. 

[5] Cintillo de plata o de lana. 

[6] Paño tejido de color negro. 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

138 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

[7] Joya de plata unida por eslabones. 

[8] Prenda de vestir de forma cuadrangular tejido y liso. 

[9] Faja o cinturón confeccionada de lana tejida a tela. 

 

Referencias 

ALVARADO, M. (2004). La Imagen Fotográfica como Artefacto. De la Carte de 

Visite a la Tarjeta Postal Étnica. Revista chilena de antropología visual (4), 240-

252.  

____ (2011). Memoria Visual e Imaginarios, fotografía de pueblos originarios 

siglos XIX y XX. Editorial Pehuén. 

AZÓCAR, A. (2005). Fotografía Proindigenista. El discurso de Gustavo Milet 

sobre los mapuches. Ediciones Universidad de la Frontera. 

BARTHES, R. (1989). La cámara lúcida: notas sobre la fotografía. Paidós. 

BENGOA, J. (1996). Historia del pueblo mapuche. LOM. 

BIDASECA, K. (2010). Perturbando lo colonial. Los estudios (pos) coloniales en 

América Latina. Editorial SB. 

DIJK, T. V. (2000). El discurso como interacción social. Gedisa. 

ECO, U. (1970). Semiología de los mensajes visuales en Análisis de las Imágenes. 

Ediciones Tiempo Contemporáneo. 

FREUND, G. (1974). La fotografía como documento social. Gustavo Gili. 

GUBERN, R. (1994). La mirada opulenta. Gustavo Gili. 

HORKHEIMER, M., & Adorno, T. (1947). Dialéctica del Iluminismo. Ediciones 

Universidad ARCIS. 

JARA, M. (2014). Postales Fotográficas y construcción de imaginarios: El 

discurso de Hermann Barnert Bautzer, sobre la Araucanía, 1920 - 1940 [Tesis 

de Maestría Universidad de la Frontera. Temuco: Universidad de la Frontera. 

KOSSOY, B. (2001). Fotografía e historia. Atelié Editorial. 

LEÓN, S., Vergara, F., Padilla, K., & Bustos, A. (2007). Historia de la Postal en 

Chile. Red de Archivos patrimoniales. Chile. 

LUGONES, M. (2008). Colonialidad del género. Tabula Rasa (9). DOI: 

https://doi.org/10.25058/20112742.340 

MASOTTA, C. (2007). Indios en las primeras postales fotográficas argentinas 

del siglo XX. Talleres Trama. 

OYĚWÙMÍ, O. (1997). La colonización de las mentes y los cuerpos: Género y 

colonialismo. Ediciones En la Frontera. 

PIERCE, Ch. (1986). La ciencia de la semiótica. Ediciones Nueva Imagen. 

RODRÍGUEZ, H. (1986). Historia de la fotografía en Chile. Registro de 

daguerrotipos, fotógrafos, reporteros gráficos, camarógrafos. Boletín de la 

Academia Chilena de Historia. 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

139 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
ROJAS, M. (2006). El Imaginario. Civilización y cultura del siglo XXI. Editorial 

Prometeo. 

SEGATO, R. (2016). La guerra contra las mujeres. Edición Traficantes de 

sueños. 

SEGOVIA, M., & Castillo, F. (5 de noviembre de 2018). Silvia Federici: “Los 

hombres son la primera policía que encontramos en nuestras vidas”. El 

Mostrador.https://www.elmostrador.cl/destacado/2018/11/05/silvia-

federici-los-hombres-son-la-primera-policia-que-encontramos-en-nuestras-

vidas/ 

ULLOA, A. (2020). Mujeres indígenas en su relación con la categoría de género 

y los feminismos. En A. Ulloa, & A. Ulloa (Ed.), Mujeres indígenas haciendo, 

reescribiendo lo político en Amérca Latina (1 ed., págs. 29-62). DOI: 

https://doi.org/10.2307/j.ctv224tp39 

VILCHES, L. (1992). La lectura de la imagen. Prensa, cine y televisión. Paidós 

Comunicaciones. 

 

  


