
 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

183 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 [ARTÍCULO] 

 

Walter Benjamín: la semiótica 
urbana y Calle de dirección única 
 
Gloria Favi Cortés 
Universidad de Santiago de Chile 
Email de contacto: gloria.favi@usach.cl 
 

Recibido: 23 de septiembre, 2025 
Aceptado: 30 de octubre, 2025 
Publicado: 22 de diciembre, 2025 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
Walter Benjamin: Urban 
Semiotics and One-Way Street 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Cómo citar este artículo:  
Favi, G. (2025) Walter Benjamín: la 
semiótica urbana y Calle de dirección única. 
Revista Chilena de Semiótica, 22 (183-191). 

  Resumen 

El artículo examina la obra Calle de dirección única de Walter Benjamin desde 
la perspectiva de la semiótica urbana, entendiendo la ciudad como un espacio 
de huellas, fragmentos y memorias en constante activación. A partir de la 
escritura fragmentaria y del método del montaje benjaminiano, el texto analiza 
cómo lo cotidiano, lo aparentemente nimio y lo marginal adquieren densidad 
histórica y política en la experiencia urbana moderna. En diálogo con El libro 
de los pasajes y las Tesis sobre el concepto de historia, se propone que la ciudad 
se configura como un texto semiótico atravesado por la tensión entre progreso 
y catástrofe, memoria y olvido, significantes persistentes y significados 
mutables. El recorrido por diversos fragmentos de Calle de dirección única 
permite releer el espacio urbano como una semiósfera dinámica, donde los 
objetos, las calles y los gestos cotidianos funcionan como dispositivos de 
memoria que actualizan el pasado en el presente.  
 
Palabras clave 

Semiótica urbana; Ciudad; Modernidad; Fragmento; Memoria. 
 

Abstract 

This article analyzes One-Way Street by Walter Benjamin from the perspective of 
urban semiotics, conceiving the city as a space of traces, fragments, and 
constantly activated memories. Through Benjamin’s fragmentary writing and 
montage method, the study explores how every day, the marginal, and the 
seemingly insignificant acquire historical and political density within modern 
urban experience. In dialogue with The Arcades Project and the Theses on the 
Concept of History, the city is approached as a semiotic text shaped by the tension 
between progress and catastrophe, memory and oblivion, persistent signifiers 
and shifting meanings. The analysis of selected fragments from One-Way Street 
allows for a rereading of urban space as a dynamic semiosphere, where objects, 
streets, and everyday gestures function as memory devices that reactivate the 
past in the present. 
 
Keywords 

Urban semiotics; City; Modernity; Fragment; Memory. 

 

 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

184 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

Introducción 

Sabemos que el habitar en un espacio urbano genera huellas y que el 

despliegue de esas huellas va activando -desde la creatividad discursiva del 

lenguaje– la materialización de una identidad urbana transformada en 

memoria. Memoria que diluye y trastoca el constructo mecánico del tiempo y 

el espacio histórico. Así, desde una conciencia disidente que escenifica y activa 

tiempos simultáneos, ingresamos al “tiempo de ahora” [1] desplegado en la 

fragmentada representación discursiva de Calle de Dirección Única publicada 

por Walter Benjamín en Alemania en los finales de 1928. Se considera este 

texto un mapa inconcluso de sucesos cotidianos representados sobre gestos, 

recuerdos, personas, calles, plazas y esquinas percibidos con la mirada 

atemporal de un reflexivo paseante solitario y es el punto de partida y 

expansión de Libro de los Pasajes iniciado en 1927 e interrumpido por el 

suicidio de su autor en Port-Bu en 1940 a la sombra de la persecución 

nacional- socialista. Recordemos que el ingreso desde los Pirineos hacia la 

frontera española para continuar viaje hacia los Estados Unidos marcó su 

destino. Se niega su entrada en la ciudad catalana de Portbou y Benjamín se 

suicida esa noche. Esta fatal determinación se llevó a término apremiado por 

las sombras que envuelven los contextos históricos del Tratado de Münich 

(1938) y el Pacto Germano-Soviético (1939) [2].  

Según relata Hannah Arendt en Hombres en tiempos de oscuridad 

(1990), durante su travesía hacia la frontera, Walter Benjamin se negó a 

separarse de un manuscrito que consideraba “más importante que su propia 

vida”. Dicho texto, conocido como El libro de los pasajes, fue posteriormente 

entregado por su amigo Georges Bataille a la Biblioteca Nacional de Francia, 

donde quedó resguardado. La obra fue publicada de manera póstuma en 

Alemania en 1982 y traducida al español en 2005. 

 En el misterioso e inclasificable Libro de los Pasajes se encuentran 

diseminados fragmentos de los fundamentos teóricos del texto Sobre el 

concepto de Historia, publicado en 1942 y es actualmente considerado el texto 

filosófico más importante del siglo XX, en tanto, refleja la crisis de la sociedad 

moderna iniciada en el Siglo XVIII con el proceso triunfal de la Ilustración –el 

siglo de las Luces- que marca el dominio y poder de la razón lógica sobre la 

acción moral y la valoración estética. Finalmente, su estrepitosa caída, 

posterior a la Primera Guerra Mundial, es la premonición de los postulados 

iniciados y difundidos sobre la inconclusa empresa filosófica emprendida por 

Walter Benjamín en la primera mitad del siglo XX. Así un nuevo discurso 

reflexivo -construido sobre fragmentos del habla- instaura una renovada 

comprensión de la historia: “El fragmento es el material más noble de la 

creación barroca”, advirtió Walter Benjamín en su tesis Origen del drama 

barroco alemán (1925) y en los montajes interconectados de sus textos se 

interpola lo minúsculo en una pequeña red de pistas para que “los pequeños 

particulares momentos” descubran “el acontecimiento histórico total”   y así 

intercalar esos espacios de sentido histórico en una visión de conjunto 

condicionada socialmente y que constituyen a la vez un todo inseparable. 

 La técnica del montaje aprendida por Benjamín en sus contactos con 

André Breton [3] y los Surrealistas, combinaban el cuestionamiento al orden 

lineal trazado por el razonamiento positivista y la técnica desestructurada del 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

185 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
montaje que iniciaron los “surrealistas” (1924) con la tradición aforística 

alemana. En su obra la combinatoria de textos reemplazaba la mirada 

unidireccional frente a la presencia simultánea de las perspectivas del habla 

cotidiana en su recreación constante del espacio histórico vivido. De esta 

forma, lo múltiple y creativo en los fragmentos del habla, se abrirían a diversas 

interpretaciones y anularían el carácter unívoco de la historia positivista 

oficial.  

Solamente narrando desde lo fragmentario es posible construir una 

historia diferente a las pretensiones de la historia universal que se 

identificaba con la ilusión de la verdad sobre falsos relatos de sucesos 

históricos “tal como fueron”. Estos sucesos fueron intentos fallidos para 

entregar un sentido coherente a la vida humana. Interpretar correctamente la 

Historia significa, desde la perspectiva narrativa de los oprimidos, eliminar la 

racional visión unívoca de los opresores. Leemos en la Tesis VI, Sobre el 

Concepto de Historia: 

Articular históricamente el pasado no significa conocerlo “tal como fue en 

concreto”, sino más bien adueñarse de un recuerdo semejante que brilla en un 

instante de peligro. Corresponde al materialismo histórico retener con firmeza 

una imagen del pasado tal como ésta se impone, de improviso, al sujeto 

histórico en el momento de peligro (Benjamín, Tesis VI: 75). 

El concepto de la historia positivista centrada en la idea de progreso 

está equiparada, según Walter Benjamín, con la idea de catástrofe. Catástrofe 

acentuada en el triunfalismo oficial de los discursos socialista de fines del siglo 

XIX y calificados por Benjamín en calidad de revoluciones sin 

fundamentaciones teóricas y con liderazgos plenos de utopías y abstracciones 

carentes de toda aplicación social práctica. Benjamín se explaya en la crítica a 

un marxismo utópico cuyas teorías abstracto-conceptuales son incapaces de 

detener los escombros y ruinas originados por el triunfo de la burguesía 

intensificado con la Primera Guerra Mundial. Así, frente a lo que considera el 

utopismo del marxismo revolucionario, Benjamín propone un discurso 

mesiánico; “la lucha no es solo por las cosas toscas y materiales, si no por los 

elementos espirituales “: 

La lucha de clases, que un historiador educado en la escuela de Marx jamás 

pierde de vista, es una lucha por las cosas brutas y materiales, sin las cuales no 

hay nada refinado ni espiritual. Pero en la lucha de clases lo refinado y lo 

espiritual se presentan de muy distinto modo que como botín reservado al 

vencedor (Benjamín, Tesis IV: 66-67). 

 Todo el discurso circular que atraviesan los textos de Walter Benjamín, 

especialmente el Libro de los Pasajes, se transforma en el tiempo presente de 

textos anteriores especialmente cuando las premoniciones sobre la caída de 

la sociedad moderna ya se han convertido en certezas. Los gobiernos 

occidentales firmaron un pacto de no agresión con el Tercer Reich en el 

tratado de Múnich (1938) y luego con el pacto Germano Soviético (1939) y el 

Imperio Ruso suplantó a la naciente revolución socialista. Benjamín- con un 

nuevo discurso reflexivo- adelanta la intuición sobre la catástrofe que caerá 

sobre Europa finalizada la Primera Guerra Mundial junto con el advenimiento 

de la República de Weimar (1918-1933) [4] que culminaría con el ascenso de 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

186 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

Hitler y el predominio del partido nacionalsocialista en Alemania: 

Todos aquellos que se hicieron de la victoria hasta nuestros días marchan en el 

cortejo triunfal de los dominadores de hoy que avanzan por encima de aquellos 

que hoy yacen en el suelo…No hay documento de cultura que no sea a la vez un 

documento de barbarie… (Benjamín, Sobre el concepto de historia, 1942. Cap. 

VII). 

Benjamín, desmitifica y cuestiona el concepto de cultura considerada 

como suceso sublime e inocente por cuanto está imbuida con los intereses de 

los vencedores junto con la lógica triunfal vertida en discursos explicativos y 

coherentes- que anuncian el dominio absoluto sobre los vencidos y 

reventados en la historia. Sentencia que estaría señalando la frágil armazón 

de la condición humana y su reflejo inevitable sobre el espacio y el poder de 

la institucionalidad cultural en el siglo XX. En respuesta Benjamín desarrolla 

un concepto crucial para su teoría; la idea es que la experiencia personal y el 

propio recuerdo deben ser una de las claves de la narrativa histórica.  

Es cierto: solo a la humanidad redimida pertenece plenamente su pasado. Esto 

significa que solo ella, en cada uno de sus momentos, puede citar su pasado. 

Cada uno de los instantes que ha vivido se convierte en una cita en la orden del 

día, y ese día es justamente el último (Benjamín, Sobre el concepto de 

historia,1942, Cap. III: 62). 

En esta desconstrucción del tiempo histórico, el pasado no debe ser 

considerado un suceso estático y olvidado, debe ser activado cada vez que se 

articule la historia de los postergados y vencidos porque solo una humanidad 

salvada en el recuerdo y la memoria puede ser finalmente redimida. De esta 

redención nos profetiza el Ángel de la Historia 

Tiene los ojos desorbitados, la boca abierta y las alas desplegadas ese es el 

aspecto que debe mostrar necesariamente el Ángel de la Historia.   Su rostro 

está vuelto hacia el pasado. Donde se nos presenta una cadena de 

acontecimientos, él no ve sino una sola y única catástrofe que no deja de 

amontonar ruinas sobre ruinas y las arroja a sus pies (Benjamín, Sobre el 

concepto de historia, 1942, Cap. IX: 101). 

 

Los pasos de Walter Benjamín sobre una Calle de Dirección Única 

Sabemos que el espacio en una ciudad es un movimiento y despliegue 

de huellas cuya articulación se configura como un cruce de “entidades móviles 

o lugar practicado” [5]. Los habitantes construyen esas huellas de acuerdo con 

su espacio subjetivo que no coincide necesariamente con el espacio histórico 

y material de una ciudad, según lo califica de Michael de Certeau (2000). En 

esta línea de ideas, a fines de 1924, Walter Benjamín reunió en un libro una 

serie de aforismos, reflexiones y recuerdos que había conservado durante 

años. Así nació Calle de dirección única publicado por primera vez en Alemania 

en 1928 y reseñado en su momento por el filósofo Ernst Bloch (1926) quien 

fue el primero en señalar su deuda con el surrealismo.  

Con temas como las superposiciones e irrupciones de lo pasado en el 

presente- un ayer enterrado y semejante a capas geológicas- Benjamín dio 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

187 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
forma a una teoría del pasado y del tiempo. La combinación de estos 

sedimentos tuvo como resultado una compleja geografía. Así apareció Calle de 

dirección única (1928), un texto nacido como detonante de la memoria y el 

recuerdo que sacó a la luz la pérdida de la experiencia sensorial cuyo reflejo 

es el estado de vida alienado de la masa, en tanto, se ha transformado en un 

fenómeno cultural asociado a la institucionalidad decadente del mundo 

histórico en los inicios de siglo XX.  

Quien se trate de acercar a su propio pasado sepultado debe comportarse como 

un hombre que cava. Eso determina el tono, la actitud de los auténticos 

recuerdos. Éstos no deben tener miedo a volver una y otra vez sobre uno y el 

mismo estado de cosas; esparcirlo como se esparce tierra, levantarlos como se 

levanta la tierra al cavar. Pues los estados de cosas son sólo almacenamiento, 

capas, que sólo después de la más cuidadosa exploración entregan lo que son 

los auténticos valores que se esconden en el interior de la tierra: las imágenes 

que, desprendidas de todo contexto anterior, están situadas como objetos de 

valor –como escombros o torsos en la galería del coleccionista- en los 

aposentos de nuestra posterior clarividencia (Walter Benjamín. Crónica de 

Berlín (fragmento), del libro "Escritos Autobiográfico”. Alianza. Madrid, 1996). 

Recuerdos de Walter Benjamín son reflexiones escritas por Ernest Bloch 

en la Revista Minerva N°17, publicado originalmente en “Der Monat” en 

septiembre 1966. En ella Bloch señala la admiración de Benjamín por lo 

periférico y aparentemente nimio; “poseía una mirada única para el detalle 

significativo para lo que queda al margen, para esos elementos nuevos que 

surgen…de la irrupción desacostumbrada e impredecible… de las cosas que 

salen de lo normal” 

  Con los fundamentos teóricos de la semiótica urbana pretendemos 

analizar algunos fragmentos aparentemente nimios del libro Calle de dirección 

única para descifrar esa cotidianidad rota en tiempos diversos, esas unidades 

de sentido que contienen el presente y el pasado en una sola mirada, esos 

objetos vivos y generadores de signos en su dualidad de significantes y 

significados cuya presencia nos aproximará al diseño de las calles y a la 

miscelánea de objetos y ciudades en la creación del mundo que Benjamín 

enuncia; “los significados pasan, los significantes quedan” afirma Roland 

Barthes, (1990: 262). Así contrastamos la mirada histórica petrificada que 

permanece en el significado material de calles, monumentos, edificios y 

avenidas frente al significante móvil que entrega nuestra mirada atemporal, 

dual y renovada que va descifrando significados ocultos y cambiantes y que a 

la vez contienen y actualizan el espesor fantasmal de un pasado, un recuerdo 

y una memoria. Lotman (1996:22) se refiere a la Semiósfera [6], como una 

realidad, un espacio semiótico en el cual los seres humanos se encuentran 

inmersos, de esta forma, la mirada sobre la realidad urbana se transforma en 

dinamismo, práctica cultural renovada y definida como esfera de interacción 

constante con un pasado que se proyecta hacia un futuro. 

Primeros auxilios 

Un barrio sumamente laberíntico, una red de calles que durante años había 

evitado, se me volvió de repente claro cuando un día se mudó allí una persona 

amada. Era como si en su ventana se hubiera instalado un proyector que 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

188 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

recortara la zona con haces luminosos (Benjamin, Calle de dirección única, 

pág.39). 

Si intentamos leer ese barrio laberíntico desde las teorías de la 

Semiótica Urbana, percibimos el significado subjetivo desde una calle leída 

con la mirada amorosa -objeto vivo- evidencia material de un espacio que fue 

desdeñado y ahora transformado por la claridad y los haces luminosos que 

emite el recuerdo de la amada. Los significados barriales pasan y se 

transforman en historias caducas con recovecos y aceras, sin embargo, una 

mirada nostálgica puede reconstruir el pasado, espacio donde aún 

permanecen las huellas imborrables de la amada. Así los significantes 

permanecen y generan efectos en la mirada amorosa que transforma las 

ruinas materiales en una nueva subjetiva y luminosa organización espacial.  

Paquetes postales: expedición y embalaje 

Atravesaba yo en coche Marsella a primera hora de la mañana rumbo a la 

estación, y a medida que en el trayecto me salían al paso lugares conocidos, 

luego nuevos, desconocidos, u otros que solo podía recordar imprecisamente, 

la ciudad se convirtió entre mis manos en un libro al que eché rápidamente un 

par de ojeadas antes de que desapareciera de mi vista, quién sabe por cuánto 

tiempo, en el arcón del desván (Benjamin, Calle de dirección única, pág.64). 

La ciudad es un texto pleno de signos, huellas y señales que nos habla a 

través de las marcas que van trazando sus habitantes. Un texto que imita los 

fragmentos de un lenguaje convertido en interacción compleja. Así se facilita 

entretejer las huellas materiales de tristes historias olvidadas y enviadas al 

desván de los recuerdos. La narración de una travesía en coche por la ciudad 

de Marsella emerge y va recreando un espacio fantasmal que nos envuelve e 

interpela para situarnos en el presente eterno de calles y estaciones 

desconocidas, ahora transformadas en el libro urbano que leemos y 

guardamos en el desván de los recuerdos. 

Bisutería 

Los regalos deben afectar tan hondamente al obsequiado que este se asuste. 

Cuando un estimado amigo culto y elegante me envió su nuevo libro, me 

sorprendí, en el momento en que iba a abrirlo, arreglándome la corbata. Quien 

observa las fórmulas de cortesía, pero rechaza la mentira se parece a quien 

ciertamente viste a la moda, pero no lleva camisa (fragmento) (Benjamín, Calle 

de dirección única, pág.42), 

  Como señalamos en líneas anteriores, en la tradición filosófica 

occidental el pensamiento fragmentado es el signo de la modernidad; “El 

fragmento es el material más noble de la creación barroca”, advirtió Walter 

Benjamín en el Origen del drama barroco alemán (1928) y fue la divisa con la 

que Benjamín señaló la puesta en crisis de la narrativa lineal, una de las formas 

tradicionales del discurso de la lógica que evita la mezcla aleatoria de 

recuerdos y sensaciones para mantener a los individuos alejados de toda 

comunicación social, amistad y  solidaridad. En la introducción del texto El 

narrador (1936: 1) afirma: “Es la misma experiencia que nos dice que el arte 

de la narración está tocando a su fin. Es cada vez más raro encontrar a alguien 

capaz de narrar algo con probidad”. Es el fin del interlocutor y la narración 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

189 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
directa, la incapacidad de entretejer y encontrarnos en las conversaciones que 

produce el contacto con el mundo cotidiano. Al final la alienación y   

aislamiento del hombre moderno contemporáneo estaría fatalmente ligado a 

las nuevas técnicas de producción y distribución de mercancías y a los nuevos 

modelos de comunicación cibernética que lo han alejado del diálogo 

interconectado consigo mismo y el universo.  

  El fragmento “Bisuterías” sugiere falsamente un encadenamiento de 

nimiedades, sin embargo, existe una coherencia discursiva con la ruptura de 

ellas; “Los regalos deben afectar tan hondamente al obsequiado que este se 

asuste”. Debe ser tal la conmoción que produce recibir un obsequio que el 

obsequiado finalmente se aterra, tal vez porque en un mundo de alienación y 

violencia, recibir afecto es desacostumbrado. El gesto frívolo para arreglarse 

la corbata cuando el amigo regala su nuevo libro reflejaría la mecánica propia 

de una sociedad indiferente y superficial que se nutre de apariencias. En un 

montaje sugerente y discontinuo se nos acercan las voces irónicas contra la 

hipocresía en un mundo decadente donde se acepta el aparataje falso de cierta 

cortesía, pero a la vez se proclama en forma oblicua el rechazo de la mentira. 

Guantes 

En la aversión a los animales la sensación dominante es el temor a que nos 

reconozcan al tocarlos. Lo que se asusta profundamente en el hombre es la 

oscura consciencia de que en él vive algo tan poco ajeno al animal inspirador 

de la aversión que este puede reconocerlo. —Toda aversión es en origen 

aversión al contacto. Incluso cuando uno se sobrepone a este sentimiento, solo 

es mediante gestos bruscos, desmesurados: el objeto de aversión es 

violentamente estrujado, devorado, mientras que la zona del más tenue 

contacto epidérmico resulta tabú (Benjamin, Calle de dirección única, pág.15). 

  Una red subterránea recorre el fragmento -“Guantes”- en tanto se 

transforma en un montaje discontinuo de sugerencias cuyos ecos y sentidos 

debemos reconstruir mientras se implican las preguntas; ¿qué ocultamos? 

¿quiénes somos realmente? ¿cuál es el temor de ser reconocidos?  El conjunto 

de interrogantes va más lejos de una simple inferencia de sentidos. Tal vez en 

la aversión al roce y contacto con los animales, seres puros y lejanos al artificio 

del mundo moderno, está el temor al reencuentro con nuestra propia 

vulnerabilidad enmascarada en violencia y desmesura. El fragmento se 

impone al lector como una potencialidad atemporal para ser explorada a 

través de los tiempos y semeja a un pensamiento en constante devenir, 

variable y cambiante en el laberinto oculto de la memoria. 

… A media asta 

Cuando se nos muere una persona muy allegada, en las evoluciones de los 

meses siguientes hay algo de lo que creemos observar que -por mucho que nos 

hubiera gustado compartirlo con ella— solo se ha podido desplegar gracias a 

su ausencia. Acabamos por saludarla en un idioma que ella ya no entiende 

(Benjamín, Calle de dirección única, pág.21) 

Hay una red musical de ecos y voces a distancia para relatar la muerte 

y el amor en tanto narración transformada en calle, abismo y paisaje para ser 

explorada en el vagabundeo del tiempo y la nostalgia. Hay puntos de vistas 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

190 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

para ser explorados como figuras cambiantes –la muerte de un ser querido- 

propuestas suspendidas para ser construidas en el tiempo con un nuevo 

despliegue de posibilidades que no pretenden dar cuenta de la realidad misma 

y que solo son ensoñaciones que tal vez encontrarán cabida en el tiempo que 

vendrá. 

 

Conclusiones 

 Walter Benjamín ha sido víctima física y melancólica de la modernidad 

en sus intentos para descifrar las ruinas de un pasado oculto desde un 

presente latente e imaginar un futuro posible en el interior de un mundo 

histórico que ha superado y olvidado el pasado. Es difícil- para los 

contemporáneos- clasificar su arte fragmentario ¿es un filósofo o un crítico 

literario, un historiador, un literato o un inspirado urbanista?   

Aunque jamás sostuvo una teoría sistemática y elaborada sobre el 

progreso de la historia, la filosofía y la estética, no ha necesitado ser salvado 

del encasillamiento y la garantía de su neutralización ideológica cuando en 

cada uno de sus   fragmento se siente “la catástrofe” y el “aviso de incendio” 

[7] mientras anuncia la omnipotencia que sigue al flujo histórico del progreso 

positivista en su  avance y despliegue lineal de la racionalidad que margina y 

petrifica el pasado, en tanto, “ las figuras de la decadencia” [8] nos anuncian; 

Hiroshima, Nagasaki, Vietnam, la Guerra del Golfo, Afganistán, Ucrania… 

Gaza….. y tantas ruinas futuras imposibles de ser contenidas en las alas del 

Ángel de la Historia [9]. 

 

Notas 

[1] “Tiempo ahora” término favorito de Walter Benjamín para referirse a un tiempo 

que ocurrió hace mucho y se convierte súbitamente en ahora. Citado por Ernst Bloch 

en “Recuerdos de Walter Benjamín”, Revista Minerva, N°17. 

[2] En los acuerdos de Münich (1938), Francia y el Reino Unido accedieron a que 

Alemania nazi se anexara los Sudetes, una región checoeslovaca de habla alemana, seis 

meses después del pacto Hitler violó el acuerdo y destruyó el Estado checo. Alemania 

y la Unión de Repúblicas Socialistas Soviéticas (1939) firmaron un pacto de no 

agresión durante diez años. El pacto alemán-soviético permitió que Alemania 

invadiera Polonia. 

[3] André Breton el 15 de octubre en 1924 publicó el Primer Manifiesto de Surrealismo 

que define el movimiento como un puro automatismo psíquico por el cual se intenta 

expresar, verbalmente o de cualquier otra manera, el funcionamiento real del 

pensamiento sin que la razón ejerza ningún control. 

[4] La República de Weimar (1918-1933) surgió en Alemania como consecuencia de la 

Primera guerra Mundial. Este período se caracterizó por una gran inestabilidad social 

y política escalonado con golpes de estado y una profunda crisis económica que 

condujo al fin de la monarquía y el inicio de movimientos radicales que finalmente 

provocaron el triunfo de Adolf Hitler. 

[5] “Lugar practicado” asocia la condición urbana a la acción; es “un cruzamiento de 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

191 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
móviles” según Michel de Certeau, en La invención de lo cotidiano (2000). Son las 

maneras de hacer singulares y propias de las clases populares que permanecen 

irreducibles a los embates de la homogenización del mundo moderno. 

[6] La mayor parte de la teoría semiótica urbana se basa en semiótica social, que 

considera las connotaciones sociales, incluidos los significados relacionados con la 

ideología y las estructuras de poder, además de los significados denotativos de los 

signos. Como tal, la semiótica urbana se centra en objetos materiales del entorno 

construido, como calles, plazas, parques y edificios, pero también en productos 

culturales no construidos como códigos de construcción, documentos de planificación, 

diseños no construidos, publicidad inmobiliaria y discurso popular sobre la ciudad. 

[7] Las Tesis sobre el concepto de Historia (1942) son “aviso de incendio” alarmas de 

peligro para salvarse de la ideología del progreso y una premonición de las catástrofes 

futuras. 

[8] Según Benjamín, la decadencia de la sociedad implica la pérdida del aura, esto es el 

reflejo de lo divino en el arte, por esto se refiere a la obra de arte como una mercancía 

en la época de su reproductividad técnica y su desarrollo en las condiciones capitalistas 

de producción y su desfase con la producción cultural. La mercantilización del mundo, 

la vida y el arte adquieren solo una función meramente instrumental. 

[9] Las citas sobre las tesis Sobre el concepto de Historia se encuentran en las páginas 

del texto de Michael Löwy, Walter Benjamín. Aviso de Incendio (2003). 

 

Referencias 

AREND, H. (1990). Hombres en tiempo de oscuridad. Gedisa. 

BARTHES, R. (1990). La aventura semiológica. Paidós.  

BLOCH, E.  (2011). Recuerdos de Walter Benjamín. Minerva N°17. Revista del 

Círculo de Bellas Artes. Madrid. 

BRETÓN, A. (1969). Manifiestos del surrealismo. Guadarrama.  

BENJAMIN, W. (1928).  Calle de dirección única. Editor Digital Titivillus.  

____ (2019). La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica. 

Editorial Godot. 

____ (2016). El narrador. Editorial Metales Pesados.  

____ (2005). Libro de los pasajes. Editorial Akal.  

____ (2021). Tesis sobre el concepto de historia. Alianza Editorial.  

____ (1928). El origen del Trauerspiel alemán. Editorial Abada.  

BOLÍVAR E. (2003). Sobre el concepto de historia en Walter Benjamín. E. CEME.  

CERTEAU, M.  (2000). La invención de lo cotidiano. Ediciones Iberoamericanas.  

LOTMAN, J. (2000). La semiósfera: semiótica de las artes y la cultura. Cátedra.  

LÖWY, M. (2003). Walter Benjamín.  Aviso de Incendio. F.C.E.  

 


