
 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

192 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

 

[RESEÑA DE LIBRO] 

 

Las veleidades de la crítica: 

Comentario al libro Nazi-Comunismo 
 
Ricardo López Pérez 
Doctor en Filosofía 
Académico de la Universidad de Chile 
rilopez@uchile.cl 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Axel Kaiser (2025). Nazi-Comunismo. Por qué marxistas 

leninistas y nazi fascistas son gemelos ideológicos. 

Santiago: Ariel, 180 páginas. ISBN 978-956-64430-25 
 

 

I.- Parentescos discutibles y la tentación de la hipérbole 

Escribió alguna vez Voltaire: “Los libros más útiles son aquellos cuya 

mitad realizan los lectores; amplían los pensamientos cuyo germen se les 

presenta, corrigen lo que les parece defectuoso y fortalecen mediante sus 

reflexiones lo que les parece débil”. 

Es claro. Ningún libro debe estar libre de comentario, crítica o incluso 

repudio. Si llegara a ocurrir, sería un fracaso. Un libro que no provoca, que no 

muerde como decía Kafka, se vuelve estéril. No es el caso. Destinado a ser 

objeto de polémica este libro logra su objetivo, a pesar de que muchos 

comentarios que ha recibido merecerían las mismas críticas que le dirigen. No 

hay demasiado avance en el plano de las ideas, cuando se descalifica un dogma 

recurriendo a otro dogma, o cuando una porfía quiere ocupar el lugar de la 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

193 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
anterior. Hay una cuota importante de ideologismo en el texto de Kaiser, como 

la hay con idéntica intensidad en algunos de sus detractores. 

Sin eufemismo, Nazi-Comunismo aborda con decisión un asunto que 

tiene su propia historia. No es primera vez que se busca mostrar el parentesco 

cercano que existe entre marxistas, leninistas, nazistas y fascistas, a través de 

algunos protagonistas señalados. Menciones reiteradas en este reparto para 

Marx, Lenin, Hitler, Stalin y Mussolini. Se incluyen ideas, visiones de sociedad, 

concepciones de la historia, metafísicas del poder, entre otros temas nada 

banales; y también prácticas políticas concretas, incluyendo guerras, 

conciencias arrasadas, campos de concentración, genocidios, torturas, 

miserias. Tratándose de dictadores infames (Hitler, Mussolini, Stalin), y 

considerando que el libro refiere particularmente al periodo que incluye la 

Segunda Guerra Mundial, es llamativo que no se mencione a Franco. 

Descubrimos conforme avanza la lectura que el impulso crítico del 

autor, muy agudo en ciertos pasajes, se desvanece en otros. 

Quiere ser un aporte a la compresión de un complejo entramado de 

ideas, y por añadidura de prácticas políticas relacionadas. El autor aparece 

inicialmente como un intelectual, para lo cual no le faltan credenciales; pero 

termina como un misionero teísta, asumiendo con especial dedicación la 

responsabilidad de recordarnos ciertas verdades reveladas, y de paso 

envistiendo contra el ateísmo. El libro tiene sus objetos de crítica, y también 

sus objetos de adoración. Hay un objetivo declarado, pero gradualmente 

muestra otro foco de atención que se despliega al correr de las páginas. Una 

especie de protagonista inicialmente no reconocido, ausente en su portada, y 

que toma cuerpo hacia el final. Con especial motivación el texto avanza con el 

propósito de advertir respecto a la destrucción del orden civilizatorio 

originado desde la experiencia cristiana. 

Aun así, como texto crítico tiene momentos bien logrados. Con una 

bibliografía atractiva, una prosa fluida y numerosas notas aclaratorias, 

alcanza un perfil académico digno de atención. Con todo, cae en caricaturas y 

tiende a la hipérbole con facilidad. En el comienzo declara: “Si hubiera que 

definir entonces la gran diferencia entre nazismo y comunismo esta sería ante 

todo una de tipo retórica, pues sus motivaciones y fines, a saber, el odio y el 

poder total, son idénticos” (pág. 16); “La afirmación de que el nazismo y el 

comunismo son esencialmente idénticos requiere de un análisis teórico e 

histórico más profundo” (pág. 17); “El socialismo marxista leninista, el 

nacionalsocialismo y en menor grado el fascismo italiano, son ideologías 

idénticas en todo lo fundamental” (pág. 19). Desde luego, en la portada el 

subtítulo marca la dirección incluyendo la expresión “gemelos ideológicos”. 

Entre lo esencial y lo fundamental se tejen las hipérboles. El tema 

planteado tiene importancia en particular para quienes aprecian el mundo de 

las ideas, pero queda la impresión de que se precisan algunos matices. Dado 

que el autor ha estudiado filosofía, podemos presumir que la palabra 

“esencialmente” no está usada por accidente. En tal caso, resulta evidente que 

no procura avanzar en cuestiones esenciales, sino en las consecuencias que 

semejantes propuestas tuvieron para la vida de muchos países y millones de 

personas. De cualquier forma, es exagerado decir que se trata de propuestas 

idénticas. Una cosa es destacar similitudes, establecer contrapuntos, observar 

analogías, aires de familia, señalar experiencias políticas repudiables con 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

194 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

evidentes semejanzas; y otra decir que estamos en presencia de hermanos 

gemelos. 

Si Marx y Hitler son hermanos (metafóricamente, por cierto), apenas 

podrían ser como Prometeo y Epimeteo: el primero astuto y transgresor, que 

piensa primero; el otro impulsivo y torpe, que piensa después. Al margen del 

lugar en que alguien quiera poner su corazón, es un despropósito asimilar a 

Marx con Hitler en términos intelectuales. 

Más difícil es decidir cuanta profundidad hay en el tratamiento que se 

hace de los distintos elementos teóricos, conceptuales, históricos y políticos. 

Esto dependerá del punto de comparación. En principio no es un escrito de 

gran profundidad, lo cual no le resta mérito si atendemos al hecho de que 

junto con el desarrollo en el plano de las ideas, se mezcla un propósito de 

denuncia y repudio de los adversarios políticos identificados. También en este 

aspecto se llega a la exageración. En el primer párrafo de la Introducción, se 

afirma que el marxismo, especialmente en sus recientes versiones 

posmodernistas, “está hoy contribuyendo decisivamente a destruir 

Occidente” (pág. 11). 

Que un intelectual sea al mismo tiempo militante de una causa no es 

extraño. Es más, muchas veces se lo ha considerado como algo deseable. Desde 

Marx en adelante, la política de izquierda ha juzgado superior al pensador 

comprometido, que no se dedica sólo a pensar la realidad, sino que participa 

en su transformación. Después se le dio una designación más estilosa, 

nombrándolo como “intelectual orgánico”. Esto, sin embargo, encierra 

algunas incongruencias. Se nombra como un intelectual a alguien que tiene 

por oficio pensar y enseñar. Son personas que valoran la actividad del 

pensamiento, y trabajan en la creación, divulgación y aplicación de las ideas, 

con el fin de producir nuevas interpretaciones o narraciones. El filósofo Jorge 

Millas, seguramente inspirado en Sócrates, nos advierte que el intelectual está 

llamado a despertar a las personas de su existencia sonambúlica. ¿Qué 

significa, entonces, que un intelectual adquiera una militancia? 

Al respecto Alan Watts es muy directo: la adhesión ideológica y la 

militancia son un “suicidio intelectual”. Nuevamente se cruza una hipérbole, 

destinada en esta ocasión a enfatizar que el pensar necesita ciertas 

condiciones como la autodeterminación, la libertad y la independencia. Un 

“intelectual orgánico”, en cualquiera de sus versiones, es un intelectual a 

medias. Se posiciona en lo formal en un universo abierto, pero 

institucionalmente acepta una clausura, reservando un espacio intocable, un 

punto ciego. Encarna así una renuncia a la reflexión crítica, cuando se trata de 

aquellas definiciones consagradas. 

Descontando la necesidad de la autoconciencia, Axel Kaiser es sensible 

a este fenómeno, e insiste precisamente en que marxismo y nazismo son 

doctrinas irrefutables, resistentes a cualquier información sospechosa. Son 

sin duda manifestaciones de “pensamiento dogmático”. Fue Arthur Koestler, 

autor al que no se recurre, quien acuñó la expresión “sistema cerrado de 

pensamiento” para definir este fenómeno. En síntesis, se aplica a cualquier 

sistema que resulta impermeable a la experiencia, y que por la misma razón 

no puede ser refutado o desmentido. Equivale a una estructura cognitiva 

construida en torno a un postulado que organiza toda la realidad. Se 

caracteriza porque pretende representar una verdad omnicomprensiva, 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

195 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
capaz de explicar todos los fenómenos y tener soluciones a la mano. No es 

refutable por la evidencia, porque todos los datos amenazantes son 

procesados y reinterpretados, encajándolos en el patrón definido. Actúa a 

través de métodos casuísticos, centrados en dogmas de gran poder emocional 

e indiferentes a las reglas de la lógica. Es capaz de invalidar todo argumento 

contrario pretendiendo que surge de motivaciones subjetivas sin valor. 

Este marco sin fisuras mantiene a las personas anclados firmemente en 

su propia visión de mundo, presos de sus dogmas, reduciendo a conveniencia 

cada suceso, cada argumento, cada nueva información, a sus propios términos. 

Esto es lo que tiende a ocurrir con la militancia y con la adhesión ideológica; y 

se aplica en un sentido amplio al comunismo, al nazismo y al fascismo, entre 

otros ismos. El texto enfatiza con acierto: “La idea de que hay un pequeño 

grupo de iluminados que conoce la verdad total y que están del lado del bien 

perfecto, mientras todos los demás que se oponen son ignorantes o ciegos y 

están del lado del mal, es la base para ejercer una violencia con apariencia de 

legitimidad” (pág. 31). 

 

II.- Las ideas en tierra firme: el lado feo de la realidad 

La propuesta de Kaiser, destinada a confrontar y hermanar 

centralmente marxismo y nazismo, se articula en torno a cinco elementos. 

Primero, se menciona el “antirracionalismo o relativismo epistemológico”. 

Segundo, se considera el “antiindividualismo o colectivismo”. Tercero, el 

“anticapitalismo o socialismo”. Cuarto, aparece el “anticristianismo o 

gnosticismo político”. Finalmente, en quinto lugar, se agrega el 

“antihumanismo o luciferismo”. Cada uno de estos elementos tendrá a 

continuación un capítulo específico. 

No son asuntos menores. Todos ellos presentan sus complejidades, 

dado que refieren a campos temáticos de larga historia, amplios desarrollos y 

sostenidas discusiones. Provisoriamente, es interesante observar la 

aplicación del “relativismo epistemológico” a posturas que han sido definidas 

como esencialmente dogmáticas. Igualmente, es llamativo que se recurra a 

expresiones como “gnosticismo” y “luciferismo”, que resultan algo 

anacrónicas, aunque se descubrirá que son coherentes con las posiciones del 

autor en materia religiosa. 

Un aspecto fuerte del libro, inescapable para cualquier comentario, es 

el examen crítico que se hace de las consecuencias sociales y políticas que 

estas ideas trajeron concretamente a nuestras vidas. Considerando en 

términos comparativos a Mussolini, Hitler y Stalin (agreguemos a Franco), es 

posible atribuirles algunas características comunes, con total independencia 

de las precauciones y distinciones en el orden teórico y conceptual que serían 

obligatorios para un intelectual riguroso. Sin afán de exhaustividad, todos 

ellos fueron dictadores objetos de un culto irracional. Personajes 

providenciales que concentraron enormes cuotas de poder, y encabezaron 

procesos políticos de extrema violencia desde una perspectiva de los derechos 

humanos. En todos estos casos se puede hablar de un intento sistemático de 

controlar las conciencias, mediante el uso abusivo de los medios de 

comunicación y los sistemas de educación. Más todavía, a través de la puesta 

en marcha de refinados aparatos de propaganda, actuando con cálculo; y 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

196 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

promoviendo símbolos y ritos cuidadosamente planeados. Por extensión, 

también un fuerte desarrollo de sistemas de inteligencia y represión, que 

inevitablemente culminaron en centros de tortura y campos de concentración. 

Estos personajes reescribieron la historia según las conveniencias del poder, 

entendiendo que el curso de los hechos siempre se ajusta a un plan trazado 

por algún designio más alto. 

Otro rasgo común es la promesa de un mundo mejor que no llega a 

cumplirse. Utopías a la carta, convenientemente administradas, mediante 

discursos que expresan una verdad indiscutible, hasta el punto de configurar 

una forma de religión. Sin dudas, el discurso de los tiranos tiene en cada 

momento una consistencia absoluta, lo que acarrea la desvalorización de la 

otredad, de cualquier diferencia, la definición de un enemigo común (judío, 

gitano, hereje, blasfemo, burgués o como quiera designarse), sin importar el 

dolor y la sangre que provocan. Una forma de hacer el mal con la apariencia 

del bien. En este aspecto el libro se ubica en un campo de discusión de la 

mayor relevancia. 

Una cuestión sensible es la defensa de la individualidad. El autor es 

enfático: “Para nazis, fascistas y comunistas, el colectivo, encarnado en el 

partido del Estado, es anterior y superior al individuo y, por tanto, las 

personas deben encontrarse completamente sometidas a los dictados de 

Estado incluso si eso significa sacrificarlas por el bien del todo” (pág. 60). La 

existencia de una vigilancia tenaz, una represión selectica, y su culminación 

en campos de exterminio, en todos estos regímenes, justifica las 

preocupaciones del autor. Kaiser insiste: “Si existe un área en que el 

luciferismo o antihumanismo nazi y marxista se expresaron en su forma más 

cruda, fue en la pretensión de crear un ‘hombre nuevo’, es decir, en destruir 

por completo al hombre como tal para recrearlo a imagen y semejanza de los 

ideólogos marxistas y nacionalsocialistas” (pág. 186). 

Un nudo mayor para nuestra cultura, discutido tantas veces, pero no 

resuelto: el equilibrio entre los intereses de una comunidad, como un 

conjunto, y las necesidades del sujeto individualmente considerado. De un 

extremo a otro, socialistas y capitalistas, en las distintas versiones que se 

puedan imaginar, han dejado testimonio de profundas divergencias. 

Dramáticamente, sabemos desde el Diluvio Universal y la destrucción de 

Sodoma y Gomorra, que las grandes soluciones se ejecutan preferentemente 

para favorecer algún interés superior, ciertas razones de Estado, de modo que 

el individuo termina disuelto sin alternativa. 

Conocemos buenas aproximaciones para pensar este problema, pero 

no han bastado. En el Discurso Fúnebre de Pericles, se lee: “Tenemos por 

norma respetar la libertad, tanto en los asuntos públicos como en las 

rivalidades diarias de unos con otros. (…) Si bien en los asuntos privados 

somos indulgentes, en los públicos, en cambio, actuamos ante todo por un 

respetuoso temor, jamás obramos ilegalmente, obedecemos a quienes les toca 

el turno de mandar y acatamos las leyes, en particular las dictadas en favor de 

los que son víctimas de una injusticia”. El gobernante Pericles nos ofrece una 

especie de balance entre los intereses de la ciudad y aquellos propios de 

quienes la habitan. 

Algunos siglos después, en el mundo romano, Cicerón podría escribir: 

“Somos esclavos de la ley para poder ser libres”; tal como Andrés Bello un 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

197 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
poco más tarde: “La libertad no puede existir sin orden”. Nada de esto se ha 

materializado cabalmente, y las responsabilidades en esta materia superan 

bastante a las que corresponden a fascistas, nazis y comunistas. Una 

problemática muy difícil de ordenar e incluso de comprender. Respecto de sus 

antecedentes históricos, como de sus significados, la idea de libertad, 

individuo y humanismo, representan un campo temático de especial 

envergadura. Lo cierto es que Axel Kaiser exagera, al tiempo que se equivoca 

gravemente, cuando afirma sin aportar detalles que surgen por obra del 

cristianismo (págs. 99-100). No es del caso negar las contribuciones que le 

corresponden al cristianismo, pero un mínimo de sentido reflexivo, histórico 

y crítico muestra que eso es falso. Todos estos fenómenos, de tremenda 

importancia para nuestra cultura, tienen raíces anteriores. 

De un modo preliminar, la idea de libertad como un valor central de 

nuestra cultura se construyó por primera vez en la antigua Atenas hacia el 

siglo VI aC. No corresponde a una esencia, una revelación, ni simplemente a 

un hallazgo, sino a un valor inventado, lentamente desarrollado y luego 

promovido con tenacidad. Entre los griegos no llegó a identificarse con la 

anarquía, sino con una forma de existencia al interior de una comunidad 

sujeta a normas. Un dato olvidado es que las mujeres tuvieron un rol 

fundamental en este proceso. En un contexto de guerras permanentes, las 

mujeres eran las más dañadas, y por ello permanentemente temían perder su 

libertad, tal como se representa en Las Troyanas de Eurípides. En esta tragedia 

las protagonistas son cuatro mujeres derrotadas en la guerra: Hécuba, 

Casandra, Andrómaca y Helena. Sus reflexiones son inteligentes y actuales. 

Los antecedentes son variados, pero con propiedad se puede decir que 

la idea de libertad se refleja consistentemente en la intervención de Pericles. 

Conforme al testimonio del historiador Tucídides en el siglo V aC, el Discurso 

Fúnebre contiene una primera conciencia, sin precedentes históricos, respecto 

de la idea de libertad como un valor de máxima importancia para la 

comunidad, y en particular para la convivencia política. 

La idea de individualidad, sobre la que hay mucha literatura, está ya 

anticipada en los textos de Homero ya en el siglo VIII aC; y fundamentalmente 

representada en los Trabajos y los días del poeta Hesíodo en el siglo VII aC. 

Homero incorporó en sus obras el monólogo interior, y concibió un personaje 

magnifico capaz de hablar de sí mismo, expresar emociones y problematizar 

sobre su identidad. En efecto, encontramos estos detalles en el personaje 

Odiseo, y muy especialmente en el canto VIII de la Odisea. Aquí está 

prefigurada, ya entonces, una idea de individualidad. 

En torno al humanismo. En el canto final de la Ilíada se encuentra una 

de las más antiguas y memorables representaciones de encuentro humano. Un 

caso particular en el cual adquiere sentido el dolor del otro; en el que se sufre 

con el sufrimiento ajeno. En síntesis, el relato dice que, ayudado por Hermes, 

el rey Príamo traspasa los controles en el campamento griego, y llega a la 

carpa de Aquiles. Su propósito es recuperar el cadáver de su hijo Héctor. Ha 

venido a solicitar, pero está dispuesto a implorar. El primero, un anciano 

cansado y derrotado; el segundo, un guerrero formidable y victorioso. Nada le 

debe Aquiles al viejo Rey. Príamo se arrodilla y besa esas “manos terribles y 

homicidas”. Aquiles se sitúa en un plano de igualdad. Príamo se ha humillado 

frente al responsable de la muerte de su hijo, pero de pronto se encuentra en 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

198 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

una relación simétrica. Las diferencias entre vencedor y vencido se han 

desvanecido. 

Ambos hombres se reconocen en el dolor, y derraman lágrimas 

genuinas. El relato da cuenta de un episodio en el que, por encima del odio, se 

han encontrado dos seres humanos. Una expresión singular del humanismo 

griego. Una de las herencias del mundo griego nos enseña que la piedad, la 

tolerancia y la compasión, deben fundarse sobre una comprensión de las 

debilidades comunes a los seres humanos. Sobre el sentimiento de finitud de 

cada uno de nosotros. 

En el siglo V aC, el sofista Antifón de Atenas dejó también un fragmento 

de un magnífico humanismo: “Nosotros reverenciamos y respetamos a 

aquellos que han nacido de nobles progenitores, pero no honramos ni 

distinguimos a quienes no descienden de ilustre casa. En esto nos 

comportamos en nuestras relaciones mutuas como bárbaros, pues todos 

hemos nacido según la naturaleza, sin excepción, de la misma manera, 

extranjeros y helenos. (…) Todos respiramos el aire a través de la boca y la 

nariz y también todos comemos con ayuda de las manos”. Por cierto, todos 

estos elementos son muy anteriores al cristianismo. 

 

III.- Anticristianismo, ateísmo y otros excesos 

Axel Kaiser termina de descubrir sus cartas cuando denuncia los 

intentos de destruir el cristianismo: “Cualquiera hayan sido las diferencias en 

la cosmovisión religiosa entre estos líderes, lo cierto es que todos 

compartieron un común denominador, a saber, la hostilidad a la tradición y 

valores judeocristianos en la forma como se habían desarrollado en Occidente 

por dos mis años” (pág. 141). Poco después se lee: “Es imposible desconectar 

la criminalidad de marxistas y nazis de su obsesión por destruir el legado 

cristiano occidental para crear un mundo totalmente nuevo, incluyendo a un 

hombre nuevo” (pág. 154). La energía con que se enuncia esta tesis no basta 

para sostenerla. Los antecedentes históricos disponibles la desmienten y a 

ratos van en sentido contrario, salvo tratándose de Stalin. El autor acusa al 

marxismo de destruir la creación divina, con el fin de “erigirse en dioses ellos 

mismos y crear un mundo a su imagen y semejanza” (pág. 155). La revolución 

bolchevique no fue muy respetuosa con los templos y símbolos religiosos, 

como no lo fueron particularmente Lenin, Trotsky o Stalin. 

Al margen de esta experiencia la historia descubre otros matices. 

Aunque el autor no lo nombra, digamos en primer lugar que Franco desarrolló 

su larga dictadura en un país mayoritariamente católico, y con amplio apoyo 

de las autoridades de la Iglesia. Mussolini surgió y tomó fuerza en un país 

cristiano y católico. De hecho, según el Tratado de Letrán, firmado por el papa 

Pio XI en 1929, la Iglesia Católica se convirtió en la única religión reconocida 

en Italia. Al mismo tiempo que se creaba el Vaticano como un Estado 

autónomo, ocupando 44 hectáreas junto con derechos territoriales sobre 

varios edificios e iglesias en Roma, incluyendo el palacio de Castel Gandolfo a 

orillas del lago Albano. Generosamente el Papa llegó a decir que Mussolini era 

“un enviado a nosotros por la Providencia”. Hitler, a su turno, desplegó sus 

redes en un país cristiano, dividido en partes equivalentes entre católicos y 

protestantes. Ningún jerarca nazi ocultó su filiación religiosa, y muchos de 



 

 

 

www.revistachilenasemiotica.cl 

199 

                                                   

      número 22 / segundo semestre de 2025                                        ISSN 0717-3075   

 

 

 

 
ellos asimilaron los objetivos partidarios con el cristianismo. Es efectivo que 

Hitler fue cambiante a la hora de declarar su religiosidad, pero se presentó 

como un descreído. Hay momentos que se dice católico y otros en que marca 

su admiración por Jesús, a quien considera el primer antisemita. El mismo 

Papa Pio XII mantuvo con él vínculos de apoyo y colaboración. 

Kaiser no se equivoca, en efecto encontramos en estas doctrinas la 

intención de crear un mundo enteramente nuevo, desde sus bases, incluyendo 

incluso un nuevo tipo de hombre. Sin embargo, el autor no da señales de 

advertir que el cristianismo se propuso lo mismo, y con penosas 

consecuencias homologables a las denunciadas. Desde el Edicto de Tesalónica, 

del año 380, que convirtió al cristianismo en la religión oficial y obligatoria del 

Imperio Romano, se abrió un periodo de intolerancia religiosa que duró siglos. 

¿Es necesario enumerar los abusos y crímenes surgidos a contar de esa fecha? 

¿Es preciso recordar el sometimiento de las conciencias, el antisemitismo, la 

degradación de la mujer, el machismo, la quema de herejes y brujas, la 

pedofilia y los abusos sexuales, la complicidad con la esclavitud, la 

demonización del cuerpo, el engaño de la fe y los milagros, la falta de 

trasparencia, el apoyo al colonialismo europeo, el racismo, la falsificación de 

la historia, la censura y quema de libros, la destrucción de patrimonio cultural, 

los ataques a la ciencia, los negocios turbios del Vaticano, los fraudes píos, la 

invención del pecado y en particular del pecado original, la 

institucionalización de la tortura, el exterminio de minorías étnicas…? 

El punto final, en cierto modo un clímax, es la entrada en escena del 

ateísmo. Kaiser recurre ahora al escritor Aleksandr Solzhenitsyn: “Si hoy me 

pidieran formular de la manera más concisa posible la causa principal de la 

ruinosa revolución que se tragó a unos sesenta millones de nuestro pueblo, no 

podría expresarlo con mayor precisión que repitiendo: Los hombres han 

olvidado a Dios; por eso ha ocurrido todo esto” (pág. 153). 

Solzhenitsyn, de clara filiación monarquista, y a quien debemos una 

detallada descripción de los horrores del Archipiélago Gulag, entiende que hay 

un extravío de la conciencia debido a la pérdida de su dimensión divina. Esta 

sería la clave para explicar distintos horrores empezando por la Primera 

Guerra Mundial. Apoyándose en la interpretación que hizo Dostoyevsky de la 

Revolución Francesa, termina en una desmedida propuesta: “Toda revolución 

comienza con el ateísmo” (pág. 153). 

Lo cierto es que Solzhenitsyn se equivoca. El ateísmo es muy marginal 

en la Ilustración europea: Voltaire fue deísta, Hume un escéptico, Kant 

luterano, Rousseau transitó entre el calvinismo y el catolicismo, por 

mencionar solo algunos autores. Con la excepción de Denis Diderot o el Barón 

de Holbach, y tal vez algún otro, no existe el ateísmo entre los filósofos del 

siglo XVIII. El primer texto ateo en Europa se lo debemos a Jean Meslier, quien 

ejerció en vida como sacerdote católico, dejando al morir en 1729 un 

manuscrito de unas mil páginas, en donde expone los abusos de la religión y 

la Iglesia, para concluir con una sentencia muy parecida a la que Nietzsche 

pronunciará más de un siglo después: “No hay Dios”. 

Parece un arcaísmo, pero en efecto Kaiser vuelve sobre un viejo asunto 

que parecía superado: ¿Qué razones existen para suponer que la condición de 

ateo acarrea naturalmente un relajo moral? Es efectivo que después del XVIII 

se despliega una activa reflexión atea verificable en numerosas publicaciones. 



 

www.revistachilenasemiotica.cl 
 

200 
                  número 22 / segundo semestre de 2025        ISSN 0717-3075   

 

Una reflexión ilustrada, de tono materialista, con una cuota de escepticismo y 

un fuerte sentido ético. En ninguno de estos casos se advierte una prosa 

antisistema o una promoción del nihilismo. El ateísmo es una opción de 

conciencia, y como tal perfectamente legítima. Por qué debería ser de otro 

modo, en sociedades que aprecian la libertad de conciencia. Basta leer a 

autores ateos contemporáneos como André Comte-Sponville, Michel Onfray, 

Richard Dawkins, Christopher Hitchens o Pepe Rodríguez; y en Chile a Agustín 

Squella, Cristóbal Bellolio o Alejandro Ramírez, para observar que no hay aquí 

ningún asalto a la moral y la ética. 

El texto de Meslier, publicado en castellano como Memorias contra la 

religión, contiene una crítica lúcida y una deconstrucción radical de la moral 

cristiana, sin el más mínimo indicio de nihilismo. Desarrolla una propuesta 

fundada en un evidente fondo ético. Cree en la razón y en la fuerza de los 

argumentos. Concluye de un modo que ha marcado a la literatura atea: “Que 

no haya más religión que la de hacer que toda la gente se dedique a 

ocupaciones honestas y útiles y viva en común pacíficamente, que no haya 

otra religión que la de amarse los unos a los otros y guardar inviolablemente 

la paz y la perpetua unión entre todos”.  

De qué otra manera se explica el activo intercambio entre ateos y 

teístas desde mediados del siglo pasado. A título ilustrativo, se pueden 

considerar los debates de 1948 entre Bertrand Russell y el cura jesuita 

Frederick Copleston. Los intercambios entre el filósofo agnóstico Jürgen 

Habermas y el teólogo Joseph Ratzinger (después Benedicto XVI) en 2004. 

También el intercambio epistolar entre el filósofo y semiólogo Umberto Eco, 

y el teólogo y cardenal (fugazmente papabile) Carlo María Martini, entre 1995 

y 96. Y más recientemente la invitación extendida desde el Vaticano en 2023 

a Javier Cercas, para acompañar al Papa Francisco y escribir la crónica de su 

viaje a Mongolia. ¿Cómo se entiende semejante propuesta a un escritor 

anticlerical, que se auto define como “ateo redomado”, “impío pertinaz” y 

“laico militante”? De este viaje surgió el libro El loco de Dios en el fin del mundo, 

publicado en 2025. 

Al momento de las conclusiones, Kaiser muestra nítidamente su perfil 

misionero: “Lo que debe aceptar cualquier persona comprometida con la 

verdad, la libertad y la dignidad humana es que el comunismo, inspirado en 

las doctrinas de Marx, Engels y Lenin, entre otros, es, en todo lo esencial, 

idéntico al nazismo de Hitler, Rosenberg, Goebbels y los demás líderes y 

seguidores del nacionalsocialismo” (pág. 204). Un enorme riesgo en el 

horizonte. En especial tratándose del marxismo que “se encuentra camuflado 

por una retórica supuestamente inclusiva, igualitaria y de liberación de los 

oprimidos, lo que le permite justificar, sin encontrar mayor resistencia, la 

violencia y, en última instancia, la destrucción del orden civilizatorio de origen 

judeocristiano” (pág. 204). 

Para cerrar, una lectura recomendable para personas de buena 

digestión intelectual, con disposición para leer serenamente, y que aprecian 

la provocación y el debate. Claro está, a condición de mantener una mirada 

desconfiada, y un sentido crítico sin renuncia. 


